
La Belleza de Un Rebelde


Borrador 1


La Belleza de un Rebelde

En búsqueda de una realidad coherente:

Una breve introducción al Modelo del Universo Sensible

Frederik Takkenberg 
Toledo, 07 de enero de 2026

NOTA AL LECTOR

Este ensayo propone un marco filosófico que busca unir ciencia y espiritualidad. He procurado 
hacerlo accesible, pero reconozco que algunos conceptos son densos, con términos nuevos, técnicos 
o desconocidos y pueden alejarse del límite de conocimiento.

Es una cuestión también, y os lo pido,  ábranse, entren en una realidad sensible. Tiene una cualidad 
intuitiva, sensata, creativa y resonante.

Imagínate que tu mente y tu cuerpo son el centro del universo. Tu universo. Con mente, brazos ojos. 
Tus sentidos. Imagínate un universo simple y sensato, vaya, como aprender a jugar un juego de 
mesa en 5 niveles: Juego de la oca en 5 tableros, cada una con sus reglas y lenguaje propio. O cinco 
juegos, Ajedrez, bridge, Gin Rummy, Monopoly, Memory. Pregunta a qualquiera cuales son sus 5 
juegos de mesa o campo favoritos, y te podrán explicar las reglas de cada uno. También cada 
persona puede hablar del contenido de sus cinco libros favoritos.

Steve Jobs hablaba de la simplificación y accesibilidad de la tecnología para sus clientes. Pantalla 
táctil, accesible. Si, nuestros pensamientos nos pueden ayudar a sensibilizarnos al universo que nos 
rodea, pero también lo puede en lo que es nuestro interior consciente y sensorial, una realidad 
unificada. Dos campos de una realidad.

¿Por qué hablo de unificado? Para mantener el vínculo con las personas que amo, que he perdido o 
están lejos. La voz de mi padre, el tacto de mi madre, la complicidad de mi hermano y de mi abuela. 
Estos para mi son puntos de gravedad emocional y se podría decir existencial y ontológico. La 
familia, el trabajo, el mundo. Es esta peculiar gravedad, que parece materializar el amor como una 
constante energética en mi existencia.

Si. Utilizo un lenguaje que a veces suena complejo o fantasioso, pero el núcleo es amor. Si, ese 
corazón rojo, síntesis simbólico de amor. Me refiero a un momento: Pasé mucho tiempo con esta 
imagen en el coro de la iglesia del monasterio. (Abajo mis reflexiones y la imagen) Al monasterio se 
nos donó un Cristo del Sagrado corazón. Lo habían pintado con pintura negra. El proceso de tocar 
esta imágen, en la tradición iconográfica, exige pasos que ayudan la  manifestación de lo interior a 
lo exterior. Es tacto: el lápiz, el dedo, el pincel, la cámara, estas son herramientas. El Cristo es una 
expresión amorosa, materializada no sólo por herramientas.



Como faros, las personas de vocación monástica, nos recuerdan que también existe luz interior. Son 
muy poquitos en el mundo, y uno de los aspectos del ermitaño, monje o fraile, definen lo eremítico 
(interior) y lo hermético (cerrado). Idea, hipótesis, teoría, imaginación y certitud, son maravillosos 
espacios creativos en mi mente, que me permiten imaginar y concretar mundos internos y externos, 
a nivel personal. Situarme en mi realidad. Crear mi cuadro y escoger un marco y contexto.

Las personas familiarizadas con mi trabajo personal y profesional, ven que me intereso por todas las 
ramas creativas en las artes y las ciencias, a lo mejor San Juan de la Cruz me interpretaría como un 
disperso, o una persona que tiene que “cuidar sus apetitos”. Santa Teresa me ha ayudado en el 
sentido que ahora puedo tirar un paralelo con las etapas y eventos en mi vida, y su obra “Las 
Moradas”.  Sería similar a cómo los ríos se van curvando con la presión del flujo del agua, o por 
decir, la vida. El impacto de lo que sentimos. Como si fuese una gravedad existencial que da forma 
a la materia, la realidad. 

Para mi, la oración contemplativa la reconozco desde una temprana edad, de lo que hablaré más 
adelante. Este ensayo, es en realidad un testimonio de cómo los eventos en mi vida me han hecho lo 
que soy, mi yo, mi identidad, mi persona, y mi posición en el universo y mi relación con ella. Es 
simplemente un testimonio. No de una persona que sabe, pero de una persona sensible. La sensatez 
ya es otra historia. “I am a sensitive man - sensible? That is another story”.

Los eventos en mi vida, que aparecerán de forma segmentada para ilustrar una idea, una ecuación, 
una conjetura, un paisaje, se conforman de dos espacios. Mi yo interior, hasta el borde de la piel, y 
todo lo que está más allá. Pero “yo”, mi “id”, mi psyche, mi centro absoluto unificado, unido, 
singular, está simbolizado en este trabajo como “I”, mayúscula de la letra i romana y también el 1 
romano. “yo” en inglés. Es la unión de mis sentimientos y mi ser. Mi consciencia me mantiene 
despierto y conectado a estos dos espacios constantemente. Estos espacios están simbolizados por 
ciencia y espiritualidad.

Mi Contexto Personal

Soy artista, ermitaño y misionero carmelita, ocupado y activo por dentro y por fuera: el principio de 
la creación reside profundamente tanto dentro como fuera de mí.

Mi quintaesencia motivadora es amor. Ama donde estás, ama lo que haces, ama con quien estás. 
Resplandor de Amor. Algunos asocian el amor con dar, pero yo ya he recibido. Ofrecer y dar es una 
faceta del Amor, así como el Amor no es una faceta del Absoluto.

Estos últimos cinco meses han sido un camino difícil para mí. Un punto de inflexión existencial. 
Cerca del horizonte del límite de mi ignorancia, representan un período de intensa investigación 
intelectual y transformación espiritual. Después de experimentar pérdidas personales profundas 
(tres seres cercanos por suicidio), me encontré cuestionando las bases mismas de mi comprensión 
de la realidad. ¿Cómo puede existir tanto sufrimiento en un universo que afirmo está sostenido por 
el amor?

Esta pregunta me llevó a una exploración exhaustiva que combinó física cuántica, filosofía 
contemplativa, matemáticas simbólicas y teología. El resultado es este marco que propongo—no 
como respuesta definitiva, sino como un intento honesto de integrar conocimiento científico y 
experiencia espiritual sin traicionar ninguno de los dos.



ÍNDICE DE CONTENIDOS
1. Mi Camino Personal (Por qué escribo esto)
2. Pregunta Central y Objetivos (Lo que busco responder)
3. Pórtico: Principios Fundamentales (Las ideas base)
4. Introducción: La Constante del Amor (El hilo conductor)
5. Conservación y Estructura Envolvente (Cómo funciona la unión)
6. Por qué Filosofía, no solo Física (El marco adecuado)
7. Parte I: La Base Fenomenológica (La experiencia como punto de partida)

◦ Capítulo 1: El Dolor como Revelación Ontológica
8. Glosario de Conceptos Clave (Para consulta rápida)

1. PREGUNTA CENTRAL Y OBJETIVOS

La Pregunta Que Nos Mueve

Este trabajo emerge de una pregunta simple pero profunda:

¿Qué pasaría si la aparente división entre ciencia y espiritualidad—una división que tomamos 
como natural, incluso necesaria—no fuera ninguna de las dos?

¿Qué pasaría si esta fractura, tan definitiva en nuestra consciencia contemporánea, fuera meramente 
un accidente histórico del último siglo, un olvido temporal de una unidad más antigua?

Objetivos Específicos

Este trabajo busca:

1. Proponer un marco metafísico donde ciencia y espiritualidad coexistan sin contradecirse

2. Mostrar que el amor (entendido como estructura ontológica, no como emoción) funciona como 
constante que une ambos dominios

3. Demostrar que los cinco sentidos humanos constituyen una quinta dimensión cualitativa que 
complementa las cuatro dimensiones físicas del espaciotiempo

4. Explorar cómo esta unión respeta y conserva la identidad única de cada dominio, sin 
fusionarlos ni reducir uno al otro

Conexión con el Amor

"¿Acaso resumes la espiritualidad en el amor?"

No resumo la espiritualidad en el amor solamente, pero propongo que sin amor como fundamento 
estructural, ninguna forma de relación—científica, espiritual, humana—sería posible. El amor 
funciona como:

• En lo científico: El principio estructural que permite la relación y conexión entre elementos 
(partículas, campos, observadores).



• En lo espiritual: La fuerza que hace posible el encuentro genuino, la compasión, y la unión 
interior o mística.

• Como constante en  esta ecuación simbólica: (Λ=1): No una variable que fluctúa, sino una 
estructura permanente que sostiene toda relación posible.

2. PÓRTICO: PRINCIPIOS 
FUNDAMENTALES

El Principio de Unión

Propongo un principio para la integración del conocimiento: una unión.

“¿Unión de qué cosas o te refieres a unidad del conocimiento?"

Me refiero a la unión de dos formas de conocer que hoy consideramos separadas:

1. Conocimiento científico: objetivo, medible, repetible, expresado en matemáticas
2. Conocimiento espiritual: subjetivo, vivencial, transformador, expresado en experiencia

No propongo fusionarlos en uno solo, sino mostrar cómo pueden coexistir conservando sus 
identidades únicas. Como dos hebras de ADN que se envuelven una alrededor de la otra sin perder 
su estructura individual.

Un Campo de Amor

Un campo, un estado de amor que sostiene la realidad, una curva hacia el centro.

"Una curva hacia el centro. No lo entiendo"

Pienso en la imagen de la gravedad curvando el espaciotiempo. En física, los objetos masivos 
"curvan" el espacio a su alrededor, haciendo que otros objetos se muevan hacia ellos. De manera 
similar, propongo que el amor funciona como una "gravedad ontológica"—atrae, conecta, 
sostiene—curvando la realidad hacia el centro donde reside la consciencia. Es una metáfora para 
expresar cómo el amor estructura la realidad, no solo la decora.

Identidad del "Yo"

Lo interior y lo exterior con identidad: con encanto y carisma propios, definiendo el "Yo", "I".

"No entiendo esto último"

El "Yo" (en español) o "I" (en inglés) representa la consciencia auto-reflexiva—el punto desde el 
cual experimento la realidad. Propongo que este "Yo" tiene dos aspectos inseparables:



• Lo interior: mi vida mental, emocional, espiritual (solo yo tengo acceso directo)
• Lo exterior: mi cuerpo, mis acciones, mi presencia en el mundo (otros pueden observar)

Estos dos aspectos tienen identidad propia—son distinguibles—pero están profundamente 
conectados. El encanto y carisma se refieren a cómo esta unidad interior-exterior se manifiesta de 
forma única en cada persona.

Estado Instantáneo de la Consciencia

El estado instantáneo no procesado de la consciencia.

"Concepto a desarrollar para entenderlo mejor"

Me refiero al momento presente de la experiencia antes de que la mente lo interprete, categorice o 
juzgue. Por ejemplo:

• Cuando ves un color rojo, hay un instante inicial donde simplemente "ves rojo" antes de 
pensar "esto es rojo, es un tomate, me recuerda a..."

• Cuando tocas algo caliente, hay un instante de "calor" antes de pensar "esto quema, debo 
retirar la mano"

Este "estado instantáneo" es lo que los filósofos llaman qualia—la cualidad pura de la experiencia 
antes del procesamiento cognitivo. Es importante porque muestra que la consciencia tiene capas: 
una inmediata (el sentir puro) y otra reflexiva (el pensar sobre lo sentido).

La Materialidad del Amor

La materialidad absoluta y fundamental del amor, para estar presente y ser constante.

"¿Crees que el amor tiene materialidad? Pienso que no; cuestión diferente es que se aprecie 
en cuestiones materiales"

No afirmo que el amor sea materia física (átomos, partículas). Más bien propongo que el amor 
tiene efectos tan reales y medibles como la materia:

• Cuando abrazas a alguien que amas, sientes algo—hay peso, calor, presencia
• Este sentir no es "menos real" que tocar una mesa
• El amor se manifiesta materialmente a través del cuerpo, las acciones, los efectos 

observables
Quizá la expresión más precisa sería: "La realidad sustancial del amor"—sustancial en el sentido 
de que tiene efectos reales, transformadores, no en el sentido de ser una sustancia material. El amor 
"tiene masa" en el sentido fenomenológico: presiona sobre la consciencia con peso real, no 
metafórico.

3. MI MARCO ESPIRITUAL

Filosofía Perenne y Mi Enfoque

En la Filosofía Perenne se nos proporcionan estructuras que interpretan mundos metafísicos.



[Explicación del concepto "Filosofía Perenne"]

La Filosofía Perenne es la idea de que todas las grandes tradiciones espirituales, el cristianismo, 
budismo, hinduismo, sufismo, etc. comparten verdades fundamentales comunes, aunque las 
expresen de formas culturales distintas. Estas verdades incluyen:

• La realidad tiene niveles (material, mental, espiritual)
• Existe una unidad última detrás de toda diversidad
• El ser humano puede conocer esta unidad a través de la experiencia directa
• El amor/compasión es central para el desarrollo espiritual con consecuencias en la realidad 

física.
El perennialismo tiene sus raíces en el interés renacentista por el neoplatonismo y su idea del Uno, 
del que surge o en el que se manifiesta toda existencia. En este trabajo me concentro no tanto en la 
fuente de la que mana o surge, pero más en su constancia y estado: Consciencia.

"No sigo tu razonamiento"

Explico:

La Filosofía Perenne tradicional se pregunta: "¿De dónde viene todo?" (el Uno, Dios, el Absoluto 
como fuente)

Mi enfoque pregunta: "¿Cómo funciona la consciencia?" y "¿Qué es constante en ella?"

Es decir, menos enfoque en el origen metafísico y más en la estructura fenomenológica de cómo 
experimentamos la realidad. No niego la fuente, simplemente me concentro en cómo la consciencia 
opera aquí y ahora.

En cierta forma, es permitir darle estructura y contenido a consciencia, para conseguir masa 
existencial, en un mundo donde la gravedad emocional, sensorial y física, están entrelazadas.

Explicación de "masa existencial”, "gravedad emocional” y “Gravedad presencial = Gravitas 
resonante”

• Masa existencial: El "peso" o solidez que tiene nuestra experiencia. No todas las 
experiencias son igualmente "pesadas"—algunas parecen superficiales, otras nos marcan 
profundamente. Esta diferencia en "peso ontológico" es lo que llamo masa existencial.

• Gravedad emocional: Así como los planetas ejercen atracción gravitatoria, las emociones y 
experiencias significativas nos "atraen" y nos "presionan". El dolor intenso, el amor 
profundo, la belleza abrumadora—todos ejercen una fuerza sobre nuestra consciencia.

• Gravedad presencial = Gravitas resonante: Campo de peso existencial generada cuando 
dos seres expresan plenamente su naturaleza.

Mi Campo Espiritual

Mi campo abarca la espiritualidad cristiana, pero abordo la espiritualidad universal como gesto de 
unión libre.

• Mi raíz es cristiana (carmelita específicamente—Teresa Jesús, Juan de la Cruz)
• Pero dialogo con otras tradiciones porque creo en la unidad subyacente que describe la 

Filosofía Perenne



• No abandono el cristianismo para "mezclar todo", sino que desde mi identidad cristiana 
reconozco verdades en otras tradiciones

Sería como decir: "Soy ermitaño, pero viajo por el mundo reconociendo la humanidad común en el  
arroz y la patata”.

Dualidad y No-Dualidad

Habrá áreas de superposición en dominios espirituales con muchas y variadas tradiciones 
espirituales diferentes. Las posiciones no duales y de dualidad, el lenguaje y la comunicación.

"Este párrafo de la dualidad no lo veo claro. ¿Cuáles son las dos posiciones, lenguaje y 
comunicación?"

Las dos posiciones son:

1. Dualidad: La visión de que realidad y consciencia están separadas (típica del pensamiento 
occidental—sujeto vs. objeto, mente vs. materia)

2. No-dualidad: La visión de que realidad y consciencia son fundamentalmente una (típica del 
pensamiento oriental—Advaita Vedanta, Budismo, Taoísmo)

Mi marco busca superar esta dicotomía mostrando que ambas perspectivas son válidas desde 
diferentes ángulos. No son contradictorias sino complementarias.

"Lenguaje y comunicación" se refiere a cómo expresamos estas ideas—el lenguaje dualista de la 
ciencia vs. el lenguaje no-dual de la mística.

La Conjetura del Ermitaño

La ciencia es parte de mi trabajo, relacionándome con luz, espacio, forma, color y sonido. Esta 
conjetura del ermitaño busca superar, porque esa es su naturaleza.

"¿Superar qué?"

La Conjetura del Ermitaño busca superar la falsa dicotomía entre ciencia y espiritualidad. Es su 
"naturaleza" porque un ermitaño vive en lo más íntimo de la consciencia y desde ahí descubre 
conexiones universales—no está atrapado en categorías sociales que separan artificialmente el 
conocimiento.

¿Dios me ama? ¿Por qué hay tanto dolor?

"¿Es Dios Amor?"

La Conjetura del Ermitaño afirma: Sí. Efectivamente Dios es Amor.

El ermitaño vive en todos nuestros centros.

"¿A qué te refieres con nuestros centros? El ermitaño, casi por definición, vive en soledad; los 
centros ¿son los carmelitanos?"

"Nuestros centros" se refiere a el centro de cada persona—el punto más íntimo de la consciencia 
donde cada uno está solo consigo mismo y con Dios. No me refiero a lugares físicos (conventos 
carmelitanos) sino a ese espacio interior que todos tenemos.



La paradoja del ermitaño: vive en soledad física, pero descubre que en lo más profundo de su 
soledad encuentra conexión universal. Por eso digo "el ermitaño vive en todos nuestros centros"—
en ese lugar íntimo que todos compartimos estructuralmente, aunque lo vivamos individualmente.

Es el punto focal de GRAVIS. La suma de toda gravedad. Tanto la subjetiva como la objetiva. 
Aquello que me es más querido. Ahí, estamos solos. La singularidad de la verdad. No es una 
revelación, sino un estado resonante, en y de la realidad. Que incluso ahí, me doy cuenta que en mi 
realidad completa, no estoy solo.

El ermitaño descubre una paradoja y formula una conjetura:

1. En lo más profundo de mi consciencia, estoy completamente solo—nadie más puede estar 
"dentro" de mi experiencia subjetiva

2. Pero precisamente en esa soledad más radical, descubro que no estoy solo—porque me 
acerco a Dios, también reconozco que otros tienen este mismo centro íntimo, porque la 
estructura de la consciencia es universal aunque la experiencia sea individual.

Es como estar en tu propia habitación (solo) pero darte cuenta de que todos tenemos habitaciones 
similares en la misma casa (no soledad).

4. La Realización del Amor como Masa-
Energía
Esta declaración suena como una auténtica locura. La realización de que el amor tiene masa-
energía!

Lo que sientes es tan real como una mesa.

¡No es maravilloso abrazar a una persona que quieres?! Allí está el tacto, el contacto, afecto 
materializado por los sentidos.

No sólo el tacto lo hace real. El sentir a la persona la hace completamente real, no solo su carne y 
sus huesos. No sólo veo esa persona con mis ojos, hay una luz perceptiva que me mide la calidad y 
las cualidades de carácter, de lo que esa persona siente y lo que su presencia proyecta. Su gravitas 
presencial.

¿Cómo me impacta o presiona la gravedad de sus palabras y pensamiento, la calidad de su 
consciencia? ¿Su historia? ¿Su gravedad me acerca? ¿O su gravedad me sostiene en la verdad?

Esa membrana tan fina, un átomo de espesor, nuestra piel, contiene toda mi consciencia y ser, tanto 
a nivel material como espiritual. Yo siento que mi ser habita mi cuerpo: mi ser emana de mi cuerpo
—mi cuerpo emana de mi ser, ergo, lo alimento. Este alimento es Amor. El proceso creativo está 
motivado por el amor en forma de luz. La luz opera en la oscuridad, en la nada.

Realidades Múltiples y el Hilo del Amor

El modelo para un universo sensible—sensato, nace de la idea de que la estructura no se impone 
desde fuera, sino que nace simultáneamente de la singularidad de la consciencia en el ser humano.

"Cada individuo concibe y siente el universo de manera única."



No existe uno igual. Esto es complicado, porque hay múltiples realidades en este escenario, pero 
hay un hilo en común y ese es el amor.

5. CONSERVACIÓN Y ESTRUCTURA 
ENVOLVENTE

Leyes de Conservación en Física

Hay un principio más profundo en juego: lo que llamo una "estructura envolvente" o "abrazadora" y 
"conservación del conocimiento".

En física, las leyes de conservación son fundamentales: la energía se conserva, el momentum se 
conserva, la carga se conserva.

"¿En qué consiste este concepto de momentum?"

El momentum (o momento lineal) es una propiedad física que combina la masa y la velocidad de 
un objeto:

Momentum = masa × velocidad

La ley de conservación del momentum dice que en un sistema cerrado, el momentum total no 
cambia. Por ejemplo: cuando dos bolas de billar chocan, la suma de sus velocidades×masas antes 
del choque es igual a la suma después del choque.

Menciono esto porque propongo una analogía filosófica: así como en física ciertas cantidades se 
conservan, en el conocimiento humano, cuando ciencia y espiritualidad se unen correctamente, 
ningún conocimiento genuino se pierde—ambos se conservan en su integridad.

Estas simetrías revelan verdades profundas sobre la estructura de la realidad.

No es Síntesis Hegeliana

Esto no es síntesis en el sentido de Hegel, donde tesis y antítesis producen algo nuevo que supera a 
ambas. Es conservación a través del abrazo (envolver, o encajar como un guante)—como una cinta 
de Möbius, donde lo que aparece como dos lados se revela como una superficie continua, o como la 
doble hélice del ADN, donde dos hebras se envuelven, se pliegan una alrededor de la otra para crear 
la estructura que porta la información de la vida.

Pero nota: el ADN no se forma espontáneamente. Requiere una entrada de energía, acción 
enzimática, la fuerza dinámica sustancial de la vida misma ensamblando la estructura.

"Y con toda esta parrafada tan barroca ¿qué quieres expresar? ¿Acaso no hay una forma más 
sencilla de transmitir tu pensamiento?"

La idea central:



Cuando ciencia y espiritualidad se unen, no se fusionan en una sola cosa (eso sería síntesis 
hegeliana). Más bien, mantienen sus identidades separadas pero se conectan íntimamente, 
como:

• Las dos caras de una cinta de Möbius (parecen separadas pero son una superficie continua)
• Las dos hebras del ADN (distintas pero entrelazadas, cada una necesaria)

El punto importante: Esta unión no es automática o fácil—requiere trabajo, energía, intención 
consciente. Como el ADN necesita enzimas para formarse, la unión ciencia-espiritualidad necesita 
el esfuerzo activo de la consciencia.

Los Tres Requisitos para la Unión

De manera similar, la unión de la ciencia y la espiritualidad requiere:

1. Estructura: donde qualia (experiencia cualitativa) existe dentro de un campo 5D, de cinco 
dimensiones sensibles.

2. Fuerza: Lomega—la nomenclatura para la constante energética de qualia.

3. Agente: el "Yo" consciente, el testigo (consciencia), que elige comprometerse y compartir.

Nota para el lector

Estos tres elementos se explican en detalle más adelante. Por ahora, basta entender:

• Estructura = el mecanismo que hace posible la conexión
• Fuerza = la energía que actualiza esa posibilidad
• Agente = la consciencia que decide aplicar la fuerza a la estructura

6. POR QUÉ FILOSOFÍA, NO SOLO FÍSICA

El Consejo del Profesor

Al principio del desarrollo de este proyecto, me involucré en diálogo con un profesor, matemático, 
físico, cosmólogo, quien ofreció una orientación crucial: enmarcar este trabajo en filosofía, no en 
física.

Tiene razón. La tentación de legitimar estas percepciones vistiéndolas con el lenguaje de la ciencia 
empírica sería un error de categoría, un malentendido de qué tipo de verdad se está reclamando.

"¿Crees que un lector 'normal' te seguiría? Realmente ¿para quién escribes? ¿Para ti y sobra 
con que tú lo entiendas o pensando en otros interlocutores con quienes te gustaría compartir 
ideas e inquietudes?"

Escribo para:

1. Personas que, como yo, sienten la división ciencia-espiritualidad como natural
2. Lectores dispuestos a esforzarse con ideas complejas, pero que merecen explicaciones claras
3. La comunidad académica que puede evaluar críticamente el marco propuesto



No escribo:

• Solo para mí mismo (entonces no necesitaría publicar)
• Para especialistas exclusivamente (entonces usaría solo lenguaje técnico)
• Para divulgación masiva (presentarlo en un marco de conjetura para resolución de 

conflictos)

Mi intención es encontrar el punto medio: rigor y fraternidad, profundidad con claridad.

Qué NO Es Este Trabajo:

Esta no es una teoría del todo en el sentido del físico. No hace predicciones sobre el 
comportamiento de partículas, no propone experimentos con resultados falsables. No compite con la 
teoría de cuerdas, la gravedad cuántica de bucles, o el Modelo Estándar.

Explicación para el lector no especializado

• Teoría de cuerdas: Una teoría física que propone que las partículas fundamentales son en 
realidad "cuerdas" vibrantes

• Gravedad cuántica de bucles: Un intento de unificar la mecánica cuántica con la teoría de 
la relatividad

• Modelo Estándar: La teoría física actual que describe las partículas fundamentales y sus 
interacciones

Menciono estos para aclarar que no estoy planteando física, estoy proponiendo un marco 
filosófico que complementa (no reemplaza) la ciencia.

Qué SÍ Es Este Trabajo:

Lo que este trabajo ofrece es un marco metafísico—una exploración de lo que podría ser 
estructuralmente verdadero sobre la realidad, si tomamos seriamente tanto la experiencia científica 
como la espiritual, si rechazamos la falsa elección entre medición objetiva y significado subjetivo.

Lógica Modal y Mundos Posibles

El profesor sugirió las matemáticas de lógica modal como una estructura matemática formal para 
esta idea, porque permite "mundos posibles".

Explicación de "lógica nodal"

La lógica nodal es un tipo de razonamiento filosófico que explora:

• Lo que es necesario (tiene que ser así en todos los mundos posibles)
• Lo que es posible (podría ser así en algunos mundos)
• Lo que es contingente (es así en nuestro mundo, pero podría ser diferente)

Ejemplo simple:

• "2+2=4" es necesario (verdadero en todos los mundos posibles)
• "Está lloviendo" es contingente (verdadero en algunos momentos, falso en otros)
• "Existe vida inteligente en otros planetas" es posible (no lo sabemos, pero podría ser)

Uso lógica nodal porque permite explorar si mi marco es posible y coherente sin tener que 
demostrar que es actual y empíricamente verdadero.



Un razonamiento nodal es el que explora el espacio conceptual sin reclamar que describe el espacio 
actual.

Esta es filosofía especulativa en el sentido más honorable: imaginación disciplinada aplicada a 
preguntas fundamentales, usando las herramientas de la lógica, la fenomenología y la consciencia 
contemplativa para ver si una nueva configuración de ideas podría iluminar lo que ha permanecido 
oscuro, pero a la vez, mantiene el misterio.

7. PARTE I: LA BASE FENOMENOLÓGICA

Capítulo 1: El Dolor como Revelación Ontológica

"Del sufrimiento han surgido las almas más fuertes; los personajes más masivos están cubiertos de 
cicatrices." — Kahlil Gibran

La Solidez del Sufrimiento

Existe un tipo de dolor que trasciende lo meramente psicológico. Posee peso, densidad, una peculiar 
sustancialidad que los filósofos han luchado por articular.

Simone Weil entendió esto cuando escribió: "Gravedad y gracia: estas son las dos fuerzas esenciales 
que operan sobre nosotros. La gravedad nos hace caer, la gracia nos levanta".

El dolor, en su dimensión metafísica, no es simplemente una señal de daño corporal o angustia 
emocional, es GRAVIS, la gravedad de la realidad misma presionando la consciencia.

Explicación de GRAVIS

GRAVIS es un término que uso para capturar dos significados:

1. Gravis (latín): Pesado, serio, importante
2. Gravedad (física) y Gravedad Cuántica: La fuerza que atrae los cuerpos

Propongo que la experiencia tiene "peso ontológico"—algunas experiencias presionan más 
fuertemente sobre la consciencia que otras. El dolor intenso, el amor profundo, la belleza 
abrumadora—todos manifiestan este peso, esta gravedad existencial.

Cuando el sufrimiento alcanza una cierta intensidad, ya no se siente como una experiencia sobre 
otra cosa. Se convierte en su propio fenómeno, irreductible y autojustificado.

Las tradiciones herméticas hablan del nigredo—negro, el ennegrecimiento, el descenso a las 
profundidades donde todas las superficialidades se queman.

Juan de la Cruz la llamó la Noche Oscura, no como una metáfora poética, sino como una 
descripción fenomenológica precisa: "La noche oscura es una entrada de Dios en el alma, que la 
purifica de sus ignorancias e imperfecciones".

Aquí es donde la filosofía debe comenzar, no con la duda, como propuso Descartes, sino con la 
innegable realidad de la experiencia sentida.

El dolor no se puede quitar. Insiste. Revela.



Conversión como Ruptura Epistémica

Mi vida ha estado marcada por puntos de inflexión, momentos en los que la estructura de la realidad 
parecía cambiar debajo de mí. Estas no fueron evoluciones graduales, sino conversiones repentinas, 
aunque no siempre en el sentido religioso, pero sí en el sentido espiritual.

A veces lo que se convirtió fue mi comprensión de la física. A veces era mi experiencia de amor, o 
interpretación de la muerte. A veces era el reconocimiento de que el sufrimiento en sí mismo me 
estaba enseñando algo que el lenguaje, o la razón misma no podía capturar del todo. El dolor 
intenso puede funcionar como uno de estos símbolos transformadores. No es solo sufrimiento 
psicológico—es una revelación ontológica que fuerza una conversión epistémica. El dolor me 
enseñó cosas sobre la realidad que ninguna ecuación o libro podría enseñarte o hacerlo sentir.

Paul Ricoeur distinguió entre el mero cambio y la transformación genuina: "El símbolo da lugar al 
pensamiento". Los símbolos, ya sean matemáticos, místicos o experienciales, no solo representan la 
realidad; la revelan.

La Tradición Ermitaña y la Paradoja del Carmelita

La tradición ermitaña ofrece un marco para comprender estas rupturas y uniones. En la 
espiritualidad Carmelita, Teresa de Jesús describe el viaje del alma a través de siete moradas hacia 
la unión con Dios.

Pero esto no es escapismo, ni hierárquico—es todo lo contrario. Como ella escribe: "Cristo no tiene 
cuerpo ahora más que el tuyo. Sin manos, sin pies en la tierra, pero los tuyos". El viaje hacia 
adentro es simultáneamente un viaje hacia afuera. La máxima interioridad produce la máxima 
participación.

Esta es la paradoja que he vivido, las palabras de mi amado Padre Miguel de los Sagrados 
Corazones, misionero en África, y santo varón, me abrió cuando escuché su exclamación:

"Un carmelita es 100% contemplativo y 100% misionero."

No 50-50, lo que sugiere compromiso o división, sino ambos por completo.

Cuanto más descendía a la gravedad de mi propia consciencia, más encontraba conexiones con todo 
lo demás. El dolor reveló la estructura. Patrón de sufrimiento revelado. Lo que se sentía más 
privado resultó ser lo más universal.

El Método: La Fenomenología como Contemplación

El método fenomenológico de Edmund Husserl, el époché, el paréntesis de suposiciones para ver lo 
que realmente aparece, es estructuralmente idéntico a la práctica contemplativa.

Ambos requieren una atención rigurosa. Ambos exigen que dejemos de lado nuestras teorías sobre 
la experiencia para atender a la experiencia misma. Ambos descubren que la consciencia tiene 
estructura, que la subjetividad no es caos, sino cosmos.

"¡A las cosas mismas!" Husserl declaró. Teresa de Jesús lo habría entendido perfectamente.

Su castillo interior es la psicología fenomenológica avant la lettre, una investigación sistemática de 
la consciencia a través de la introspección disciplinada. Cuando describe la oración de tranquilidad, 



no está siendo mística en el sentido vago; está siendo precisa sobre un estado específico de 
consciencia con características identificables.

El dolor, entonces, es mi punto de partida, no porque glorifique el sufrimiento, sino porque me lo 
tomo en serio. Sucedió. Era real. Tenía estructura. Y lo más importante, reveló algo: que la 
consciencia no es epifenomenal sino fundamental, que el amor no es contingente sino constante, 
que la división entre la materia y el significado es artificial.

8. GLOSARIO DE CONCEPTOS CLAVE
"Esta aclaración de conceptos clave es muy pertinente, pero las explicaciones no están al 
alcance de todos. Se da por supuesto unos conocimientos que no están al alcance de cualquier 
no iniciado."

Conceptos Fundamentales

El "Yo" como Singularidad

En lenguaje simple: El punto de consciencia auto-consciente desde el cual cada persona 
experimenta la realidad.

Más técnico: Basándose en la topología (rama de las matemáticas que estudia formas y espacios) y 
en la filosofía mística, propongo que el "yo" consciente no es resultado de procesos cerebrales, sino 
algo fundamental—un punto irreductible de consciencia.

Analogía: Como un punto de luz indivisible desde el cual irradia toda tu experiencia personal.

Realidad Sensorial de Cinco Dimensiones (5D)

En lenguaje simple: Más allá de las tres dimensiones de espacio (largo, ancho, alto) y una de 
tiempo, propongo una quinta dimensión: la dimensión de la cualidad o del "cómo se siente".

Más técnico: Los cinco sentidos humanos (oído, olfato, vista, gusto, tacto) no son solo receptores 
biológicos, sino modos fundamentales a través de los cuales el Ser se revela. Esta estructura 5D es 
nodal (o modal en ingles) (de posibilidades), no espacial.

Analogía: Si las tres dimensiones espaciales te dicen dónde está algo y el tiempo te dice cuándo, la 
quinta dimensión te dice cómo se siente estar ahí.

La Constante de Amor (Λ = 1)

En lenguaje simple: El amor entendido no como emoción que viene y va, sino como una estructura 
permanente que hace posible toda relación.

Más técnico: Λ = 1 es notación matemática simbólica que expresa que el amor es constante 
(siempre igual a uno, a la unidad). No es una cantidad medible, sino un principio filosófico: el amor 
es la condición estructural para que haya conexión, comunicación, conocimiento compartido.



Analogía: Como la gravedad es la constante que mantiene a los planetas en órbita, el amor es la 
"constante ontológica" que mantiene las relaciones posibles.

Lomega (Λω)

En lenguaje simple: El amor como fuerza que conecta el principio (Alpha) y el fin (Omega) de 
cualquier proceso de transformación.

Más técnico: Basándose en el "Punto Omega" de Teilhard de Chardin (el punto hacia el cual 
evoluciona el universo), Lomega representa que el amor no es solo meta futura sino fuerza presente. 
La transformación de capullo a mariposa ocurre dentro de esta estructura.

Analogía: El calor que transforma el huevo en polluelo—no solo el resultado final (polluelo) sino la 
fuerza que hace posible la transformación.

Mecánica de Qualia

En lenguaje simple: Qualia es cómo se siente una experiencia (el rojo del rojo, el dolor del dolor). 
La "mecánica" son las reglas de cómo estas experiencias se relacionan con el tiempo, el espacio y la 
consciencia.

Más técnico: Marco formal que usa la notación q=f(I,t,x⃗,s) donde:

• q = experiencia cualitativa
• I = campo de consciencia
• t = tiempo
• x⃗ = posición espacial
• s = estado

No es física empírica sino formalismo filosófico—usar notación matemática para expresar 
relaciones conceptuales con precisión.

Analogía: Como la física tiene ecuaciones que describen cómo se mueven los objetos, la mecánica 
de qualia propone ecuaciones que describen cómo se estructuran las experiencias.

GRAVIS

En lenguaje simple: El "peso" o "presión" que la realidad ejerce sobre la consciencia. Tanto el 
dolor como la alegría tienen GRAVIS—presionan, importan, tienen consecuencias.

Más técnico: Tanto gravedad física (la fuerza que atrae los cuerpos) como "gravedad" en el sentido 
de seriedad, importancia. La experiencia del sufrimiento como ontológicamente significativa, como 
masa-energía en el ámbito de la consciencia. El dolor y la alegría no son meramente psicológicos, 
sino que revelan algo sobre la estructura de la existencia misma.

Analogía: Así como sentimos el peso de un objeto en nuestras manos, sentimos el "peso" de 
experiencias importantes en nuestra consciencia.

Gravitas Resonante

En lenguaje simple: El "campo" de autenticidad y presencia que se genera cuando dos personas 
expresan su verdadera naturaleza en encuentro mutuo.



Analogía: Como dos diapasones que vibran juntos - sintonizan, cuando están en la misma 
frecuencia.

9. REFLEXIÓN FINAL
Quiero ser riguroso filosóficamente (lo que requiere precisión conceptual) pero también quiero ser 
accesible.

"¿Para quién escribes?"

Escribo para personas como yo: que aman tanto la ciencia como la espiritualidad, que sienten esta 
división como artificial y dolorosa, que están dispuestas a trabajar con ideas complejas pero 
merecen explicaciones claras.

No escribo solo para mí (aunque clarificar mis ideas es parte del proceso). Tampoco escribo 
divulgación simplificada para masas. Busco ese espacio de: profundidad con claridad, una  
atmósfera que inspira y conmueve.

"¿Crees que Teresa de Jesús, tan amante de la sencillez, claridad de ideas y forma de 
exponerlas te entendería? ¿O te pondría una penitencia para que escribieras de otra forma 
más transparente al alcance de todos?"

¡Probablemente la penitencia! Teresa escribía con claridad cristalina sobre experiencias 
complejísimas. La verdadera profundidad no requiere oscuridad. La sencillez de Teresa no era 
simplismo—era claridad ganada a través de la comprensión profunda, y ser consciente de toda la 
gama de grises.

"¿Has probado a hacer algo parecido para sacar fuera esa fuerza tan intensa -magma 
volcánico- que creo atisbar en tu interior?"

La belleza de un rebelde no está en tener todas las respuestas, sino en atreverse a hacer las 
preguntas difíciles.

Frederik Takkenberg 
Toledo, 07 de enero de 2026


